
C  
—E   : P – S—





C  
—E   : P – S—

Germán Vargas Guillén 
Coord.



© Editorial Aula de Humanidades SAS, 2023
© Profesional ITA

© Germán Vargas Guillén (Coord.)

Primera edición, 2023
ISBN: 978-628-7625-88-4 (Versión impresa)
ISBN: 978-628-7625-89-1  (Versión digital)

Colección: Individuación
Serie: Filosofía

Lina Marcela Gil Congote
Directora

Comité Académico
Andrea Bardin, Oxford Brookes University, UK

Pablo Esteban Rodríguez, Universidad de Buenos Aires, Argentina
Elodie Boublil, University of Cologne, Alemania

Guillermo Bustamante Zamudio, Universidad Pedagógica Nacional, Colombia
Maximiliano Prada Dussán, Universidad Pedagógica Nacional, Colombia

Jorge William Montoya Santamaría, Universidad Nacional de Colombia, sede Medellín

Diseño de carátula
María Isabel Vargas

Bogotá, Colombia
2023

Catalogación en la publicación – Biblioteca Nacional de Colombia

Vargas Guillén, Germán, autor (y otros)
Ciudad e individuación —El cuidado del alma: Patočka – Simondon— / 

Germán Vargas Guillén (Coord.) ; -- Primera edición. -- Bogotá : Editorial Aula de 
Humanidades, Instituto Técnico Agrícola, 2023.

194 páginas -- (Individuación-filosofía)
 
Incluye índices.
   
ISBN: 978-628-7625-88-4 (versión impresa) -- 978-628-7625-89-1 (versión digital)
         
1. Individuación - Siglo XX 2. Conversión. 3. Pólis. 4. Cuidado del alma.

 
CDD: Co874.5 ed. 25                                        CO-BoBN– a1125858

Esta obra es el resultado del Simposio Fenomenología y ciudad: El cuidado del alma —Patočka, Simondon— que se llevó a cabo en la 
Universidad de Antioquia (UdeA), el día 23 de noviembre; en el marco del II Encuentro Internacional de Formación y Mentalidad Técnica 
realizado del 21 al 25 de noviembre del 2022 de forma híbrida y presencial en Bogotá (Universidad Pedagógica Nacional), Buga (Instituto 
Técnico Agrícola), Cali (Universidad de San Buenaventura) y Medellín (Universidad de Antioquia).



ÍNDICE

PRESENTACIÓN 7

SECCIÓN I
L    CONVERSIÓN     13

ESTUDIO I
E         
 P
Jan Frei 15

ESTUDIO II
E         
        J P
V ra Schi�erová 27

ESTUDIO III
L PÓLIS       POLITES   
 
Jorge Nicolás Lucero 41

ESTUDIO IV
C  ,    
Santiago Andrés Duque Cano 57

SECCIÓN II
L      G S 71

ESTUDIO V
C,   
Germán Vargas Guillén
Lina Marcela Gil Congote 73



ESTUDIO VI
L  :     
J L P  G S
Jorge William Montoya Santamaría
Isabella Builes Roldán
Pablo López Garnica 89

ESTUDIO VII
A,   
Carolina Peres 109

ESTUDIO VIII
F    
Cristian Camilo Solarte Aragón 125

SECCIÓN III
H   139

ESTUDIO IX
L    
Germán Darío Vélez López 141

ESTUDIO X
C,       P  S
Miguel Ángel Espitia Raba 153

ESTUDIO XI
E        
Esther-Juliana Vargas Arbeláez
Germán Vargas Guillén 173

ÍNDICE ONOMÁSTICO 187

ÍNDICE TEMÁTICO 189



–7–

P

Hay una relación entre individuación —tal como la conceptualizó 
Gilbert Simondon, sobre todo con miras a la transindividuación en la 

dimensión tanto psíquica como colectiva1— y cuidado del alma2 —así como 
la concibió Jan Patočka, en especial en lo relativo al tercer movimiento de la 
existencia humana—. El enlace entre ambos autores da con el hecho de que 
Simondon siempre fue un fenomenólogo realista3; y, a su turno, el contenido 
de esta fenomenología realista deriva en fenomenología asubjetiva como una 
conquista, efecto de la superación del presidio de la conciencia.

Este libro centra la mirada en textos emblemáticos de Patočka, en 
especial: «Comenio y el alma abierta»4; y, Ensayos heréticos sobre �losofía de 
la historia5. Por supuesto, asume que la ciudad es entorno de individuación-
transindividuación si se sigue la pista de la concepción de la ciudad, 
justamente, como objeto técnico o como conjunto que integra diversidad de 
objetos técnicos6. La discusión se centra en la perspectiva de Patočka y sostiene 

1 Gilbert Simondon. La individuación a la luz de las nociones de forma y de información. Buenos Aires: 
Cactus y La Cebra, 2009. 

2 Jan Patočka. El movimiento de la existencia humana. Madrid: Encuentro, 2004.
3 Cf. Germán Vargas y Lina Gil. «Ciudad e hipertelia. Individuación-transindividuación en el contexto 

de la formación ciudadana». Revista Idéias, vol. 1, núm. 13, 2022, pp. 1-23; Germán Vargas y Lina 
Gil. «La ciudad como entorno de individuación. La formación ciudadana en la mentalidad técnica». 
En: Lina Gil. (Ed.). Individuación —Fenomenología y Psicología— (pp. 317-344). Bogotá: Editorial 
Aula de Humanidades, 2019; Germán Vargas. Alzarse, conmoverse. El cuidado del alma. Bogotá: Uni-
versidad Pedagógica Nacional, 2024; Lina Gil. «Individuación y cuidado del alma». Anuario Colom-
biano de Fenomenología. Volumen XIV. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades, 2022, pp. 175-201.

4 Jan Patočka. «Comenio y el alma abierta». En: Patočka: Lector de Comenio. De la �losofía de la edu-
cación (pp. 43-58). Bogotá: Embajada de la República Checa - Universidad Pedagógica Nacional, 
Colección Filosofía y Enseñanza de la Filosofía; E. Krausová y G. Vargas (Eds.), 2023.

5 Jan Patočka. Ensayos heréticos sobre �losofía de la historia. Madrid: Encuentro, 2016.
6 Gilbert Simondon. El modo de existencia de los objetos técnicos. Buenos Aires: Prometeo, 2007.



–8–

P

un diálogo, en especial en una de las secciones y como telón de fondo, con la 
perspectiva simondoniana.

Se recurre al punto de vista de Patočka bajo el entendido de que la ciudad, 
la pólis, es el lugar del acontecer intersubjetivo en el que tienen lugar los 
movimientos de la existencia humana: acogida, en el lar; defensa, del lar en 
medio de la pólis; verdad, como puesta en movimiento del horizonte de la 
historia que vale para uno y vale para todos en el contexto de la pólis. Así, pues, 
siguiendo a Patočka, se puede afirmar: la filosofía primera es la política —ni la 
historia, filosofía segunda; ni la ética, filosofía de la filosofía; ni la metafísica, 
esclarecimiento de lo ente—.

Ahora bien, la radicalidad de la pólis en que opera como lugar de la 
constitución, emergencia y despliegue del alma, del cuidado del alma; su 
sentido intrínsecamente teleológico, demanda que se integre el alcance de la 
formación como posibilidad. Es desde ésta, entonces, que se transforma la 
política en filosofía y la última, a su vez, en historia que, al cabo, demanda 
proyecto(s) pedagógico(s).

En castellano, la filosofía de la educación de estirpe fenomenológica, la 
que está ínsita en la obra de Edmund Husserl; la misma que explicitaron 
en diversas direcciones Eugen Fink, Jan Patočka y Klaus Schaller: no ha 
tenido una adecuada recepción. Este libro no sólo atiende a la cuestión ya 
delineada, sino que contribuye a la acogida de este acervo tanto teórico como 
metodológico, con las fuentes más clásicas y contemporáneas en el contexto 
de esta dirección.

Los once estudios que componen esta obra incluyen contribuciones de 
autores nacionales e internacionales, de la República Checa —tierra natal 
del fenomenólogo Jan Patočka—, de Argentina y Brasil; así como diferentes 
miradas y disciplinas: la filosofía, la psicología, la pedagogía, la estética, para 
pensar la ciudad como entorno del cuidado del alma, en una permanente 
tensión entre lo instituido, el status quo de lo institucional y el poder del 
cambio, de lo instituyente; dentro y fuera de ésta. Las tensiones también se 
dan en el ámbito de lo político y lo no político de la ciudadanía, que exige 
un giro hacia la formación en sus derechos y deberes, en un horizonte que 
podemos llamar transindividual.

El libro tiene tres secciones: Los alcances de la conversión en la educación 
ciudadana aborda la perspectiva de Jan Patočka desde el concepto de alma 



–9–

L M G C

abierta, la formación como conversión y la tensión entre lo político y lo 
no-político, mediante cuatro estudios. La apertura al mundo, herencia de 
Comenio, conduce al deseo y la disponibilidad para la entrega y el servicio, 
no sólo en la razón, también en la empatía y el amor. El trasfondo espiritual 
y moral se traduce en el compromiso político para mediar la violencia y el 
poder destructivo mediante el ejercicio y la defensa de la democracia, como 
expresión del cuidado, de la problematicidad que es, a su vez, fundamento 
de la subjetividad. La pregunta por el sentido está a la base de la formación 
y como tal, compromete el deseo de saber en la constitución de un camino 
propio basado en la libertad y la responsabilidad7.

La segunda sección: La individuación y la ciudad desde G. Simondon 
desarrolla en cuatro estudios la idea de ciudad como conjunto técnico para 
el despliegue de potenciales. La condición de ciudadanía exige desnaturalizar 
los fines (teleonomía) y tomar conciencia (teleología) para ser objeto y sujeto 
de formación ciudadana, pensada como cuidado del alma. El territorio, 
la ciudad, también es expresión de los potenciales de la naturaleza en una 
continua mediación con la cultura, a través de “gestos técnicos” para la 
resolución de problemas; no sólo en el orden de la técnica que da el paso de 
lo abstracto a lo concreto, sino también como “artificialización” mediante 
expresiones estéticas como la fotografía. La individuación psíquica vuelve 
de nuevo sobre la dimensión colectiva de la formación, porque en último 
término, la constitución de sentido como ciudadano es constitución del 
mundo espiritual a partir de experiencias y motivaciones que cumplen una 
función social como invención.

La tercera sección: Habitar la ciudad, recoge la reflexión sobre el cuidado 
como despliegue del “yo puedo” en la perspectiva existenciaria de Heidegger; 
se integran aspectos de los dos autores de referencia desde el cuidado del 
alma como movimiento hacia la verdad y desarrollo de potencialidades 
también en la esfera colectiva, desde una actitud reflexiva que permite mediar 
las diferencias. Para finalizar, se aborda la relación entre la universidad y el 
cuidado del alma, otra expresión de la pólis sin la cual no es posible pensar el 

7 En esta sección se contaba con el estudio «Jan Patočka como filósofo comprometido públicamente: 
pólis y filosofía» de Tomáš Hejduk que por decisiones editoriales no se incluyó en este volumen. Puede 
consultarse en: Jan Patočka. Patočka: Lector de Comenio. De la �losofía de la educación (pp. 175-185). 
Bogotá: Embajada de la República Checa - Universidad Pedagógica Nacional, Colección Filosofía y 
Enseñanza de la Filosofía; E. Krausová y G. Vargas (Eds.), 2023.



–10–

P

ámbito del saber en las instituciones y el alcance de un proyecto pedagógico, 
en su compromiso con la verdad, más allá de lo instrumental, de la “metafísica 
de la fuerza”.

Las principales tensiones que aborda esta obra se pueden sintetizar así: 
desde Jan Patočka, la incorporación del concepto de conversión se tematiza 
desde un paso o transición del no saber al saber; de la dimensión prelingüística 
a la lingüística; de lo prepredicativo a lo predicativo; del solipsismo del mundo 
interior que puede derivar en egoísmo, hacia la responsabilidad en la vida 
comunitaria; y, en un sentido más amplio, a su dimensión ecológica; del alma 
cerrada al alma abierta cada quien, en la institucionalidad, puede transitar a 
distintas formas de empatía y al ejercicio de la comprensión de ciudadanía, en 
su dimensión política y no-política.

En la perspectiva de Simondon, los fines son materia de deliberación: 
si bien hay autoconstitución, los conceptos de teleología y de transducción 
problematizan las tendencias que se despliegan en la conformación técnica de 
la ciudad y se integran en la medida en que el ciudadano toma conciencia, 
mediante su capacidad reflexiva, de la vida compartida en su cotidianidad. 
La ciudad también pone en tensión la naturaleza y la cultura, aquello que se 
naturaliza tanto en la vita agra como en la civitas; si bien el eje del libro es la 
ciudad, sus reflexiones conducen a la pregunta por el campo, la vida rural en 
su dimensión técnica, ética y política, a partir de la pólis y sus fines. 

En la ciudad se generan habitualidades, se naturalizan las acciones y, 
no obstante, una manera de enfrentar la tensión es la empatía, el giro a la 
formación, tematizada en Patočka como conversión, en Simondon desde la 
mentalidad técnica en sus dimensiones cognitiva y axiológica. La mirada de 
los autores de referencia converge en el concepto de cuidado del alma, que 
comprende no sólo la reflexión, sino también el ámbito de los valores y las 
creencias, lo que está sedimentado, en pasividad, y sin lo cual no es posible 
pensar la formación en su amplitud.

El libro aborda, en su conjunto, la multiplicidad de formas del cuidado en el 
habitar, en la casa, en las instituciones, en la ciudad, extendido a la naturaleza, 
al planeta; en último término, el cuidado como forma de supervivencia de la 
especie. Es por eso por lo que la idea transversal es la formación ciudadana 
de y para el cuidado como despliegue de potenciales. Pensar una y otra vez 
la ciudad como dispositivo y conjunto técnico es volver la potencia de las 



–11–

L M G C

decisiones en la ciudadanía, con la confianza en la libertad y el ejercicio de la 
responsabilidad, subjetiva y por el entorno, en sus diversas expresiones.

L M G C
Directora de la Colección

R

Gil, Lina. «Individuación y cuidado del alma». Anuario Colombiano de Fenomeno-
logía. Volumen XIV. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades, 2022, pp. 
175-201.

Hejduk, Tomáš. «Jan Patočka como filósofo comprometido públicamente: pólis y 
filosofía» En: Jan Patočka. Patočka: Lector de Comenio. De la �losofía de la 
educación (pp. 175-185). Bogotá: Embajada de la República Checa - Uni-
versidad Pedagógica Nacional, Colección Filosofía y Enseñanza de la Filo-
sofía; E. Krausová y G. Vargas (Eds.), 2023.

Patočka, Jan. «Comenio y el alma abierta». En: Patočka: Lector de Comenio. De la 
�losofía de la educación (pp. 43-58). Bogotá: Embajada de la República 
Checa - Universidad Pedagógica Nacional, Colección Filosofía y Enseñanza 
de la Filosofía; E. Krausová y G. Vargas (Eds.), 2023.

Patočka, Jan. El movimiento de la existencia humana. Madrid: Encuentro, 2004.

Patočka, Jan. Ensayos heréticos sobre �losofía de la historia. Madrid: Encuentro, 2016.

Simondon, Gilbert. El modo de existencia de los objetos técnicos. Buenos Aires: Prome-
teo, 2007.

Simondon, Gilbert. La individuación a la luz de las nociones de forma y de informa-
ción. Buenos Aires: Cactus y La Cebra, 2009. 

Vargas, Germán y Gil, Lina. «Ciudad e hipertelia. Individuación-transindividuación 
en el contexto de la formación ciudadana». Revista Idéias, vol. 1, núm. 13, 
2022, pp. 1-23.

Vargas, Germán y Gil, Lina. «La ciudad como entorno de individuación. La forma-
ción ciudadana en la mentalidad técnica». En: Lina Gil. (Ed.). Individua-
ción —Fenomenología y Psicología— (pp. 317-344). Bogotá: Editorial Aula 
de Humanidades, 2019.

Vargas, Germán. Alzarse, conmoverse. El cuidado del alma. Bogotá: Universidad Peda-
gógica Nacional, 2024.





S I

L    CONVERSIÓN    






–15–

E I

E        
  P

Jan Frei1

Uno de los temas constantes de la filosofía de Patočka es la conversión 
fundamental de la vida. Con este estudio se quiere completar o 

complementar las descripciones de Patočka sobre la conversión en tres 
aspectos: se desea mostrar que (1) la conversión, descrita principalmente 
como un acto homogéneo y monolítico por Patočka, presupone o implica 
otras conversiones; y que para describir la conversión necesitamos emplear no 
sólo el lenguaje de la totalidad preferido por el pensador checo, sino también 
un lenguaje extremo: porque (2) la radicalidad de la conversión consiste no 
tanto en su poder de transfigurar toda nuestra vida, sino más bien en su poder 
para comprometer las capas profundas de nuestro ser; y (3) la conversión 
consiste no sólo en conocer la totalidad del mundo, sino también en conocer 
los mayores determinantes de nuestra vida.

P:     

En su estudio «Comenio y el alma abierta»2, Patočka adopta las nociones de 
Bergson del alma abierta y cerrada, señalando así implícitamente la necesidad 
de un giro, una conversión fundamental de un estado del alma a otro.

1 Director del Archivo Jan Patočka. Instituto de Filosofía, Academia Checa de Ciencias, Praga, Repú-
blica Checa. Correo electrónico: frei@cts.cuni.cz

2 Jan Patočka. «Comenio y el alma abierta». En: Patočka: Lector de Comenio. De la �losofía de la edu-
cación (pp. 43-58). Bogotá: Embajada de la República Checa - Universidad Pedagógica Nacional, 
Colección Filosofía y Enseñanza de la Filosofía; E. Krausová y G. Vargas (Eds.), 2023.



–16–

E          P

Este tema aparece una y otra vez en la obra de Patočka, desde los textos 
iniciales hasta los últimos. Esto lo convierte en uno de los pensadores que 
ven en el hombre la posibilidad de elegir entre dos (o tres) formas de vida 
fundamentalmente diferentes: entre la vida de un “hombre masa” y la vida 
de un “hombre selecto” (Ortega y Gasset); entre la posibilidad de querer 
tener más y la posibilidad de querer ser más (Fromm); entre la posibilidad 
de intentar permanecer en la inmanencia del mundo y la posibilidad de 
intentar dar el salto a la trascendencia (Jaspers); entre la posibilidad del ser 
auténtico y no serlo (Heidegger); entre la posibilidad de vivir estética, ética o 
religiosamente (Kierkegaard); entre la posibilidad de intentar sobresalir en el 
plano material, el plano espiritual, o el plano de la santidad (Pascal); entre la 
posibilidad de “amarse a sí mismo hasta despreciar a Dios” y la posibilidad de 
“amar a Dios hasta despreciarse uno mismo” (Agustín); entre la posibilidad 
de vivir según la carne y vivir según el Espíritu (San Pablo).

Entre estos tipos de vida siempre hay una conversión, y eso significa 
la necesidad u obligación de la misma. Estas diferentes vidas no son 
posibilidades equivalentes: la vida que espontáneamente llevamos no es la 
vida que deberíamos llevar, no es nuestra verdadera vida; estamos en un 
estado defectuoso del que necesitamos rescatarnos. Tenemos que tornar a 
nuestra verdadera vida.

D     P

Patočka habla de esta “conversión” muchas veces y de muchas maneras 
diferentes. Refiere una variedad de nombres para ello: conversión, conmoción, 
problematización, distanciamiento, protesta, trascendencia (muy pocas veces, 
sólo en una carta a un amigo), transcensus, re-nacimiento (es decir, el re-
nacimiento de un ser natural como ser moral) y otros.

Estas fueron designaciones sustantivas directas; además, Patočka usa 
designaciones adjetivales: habla de un alma abierta y cerrada, es decir, de un 
alma que está cerrada y puede abrirse. El autor también describe, a menudo, 
la conversión por medio de verbos: debemos “pasar de la mera vida dada 
a la manifestación de la verdadera vida”; uno “deja atrás el nivel cotidiano 
de la vida ordinaria”; nos “rompemos de la vida del enclave”; estamos para 
“comenzar la vida en la amplitud”; estamos para “hacer verdad el chórismos”, 
para “abrir los ojos” en lugar de estar “acurrucados”; debemos “convertirnos 



–17–

J F

en un ser espiritual”, “confrontar explícitamente la totalidad del mundo”, etc. 
En otras ocasiones, Patočka indica el giro solo implícitamente al nombrar 
algunos modos de vida (amplitud–enclave; vida dada–vida verdadera; hombre 
espiritual–intelectual, etc.). Aquí implica tácitamente que debe hacerse una 
transición de un modo a otro, una conversión de uno a otro.

Las expresiones de Patočka son muy diferentes: acabo de dar varios 
sustantivos, adjetivos, verbos, nombres implícitos y podríamos ir más allá: se 
puede distinguir, por ejemplo, entre metáforas de viaje (el trascenso, llegar, dejar 
atrás) y metáforas de transformación (el re-nacimiento). También podríamos 
distinguir entre textos que describen la conversión como algo que nos sucede, 
algo que “sufrimos” por así decirlo (estamos “iluminados”, dice Patočka, “las 
escamas se nos caen de los ojos”) y, textos que describen la conversión como 
un logro nuestro, como una obra de nuestra libertad o incluso de nuestro 
heroísmo. Pero hay ciertas características que creo que son comunes a todas las 
descripciones de la conversión.

En primer lugar, son casi todas metafóricas. Esto es evidente en 
expresiones como “acurrucarse” o “abrir los ojos”, pero igual de metafóricas 
son expresiones como “conversión”, “transcenso”, “confrontación” y otras; 
son también metáforas tomadas de la espacialidad, del movimiento corporal. 
Quizás solo el término “protesta” o la frase “convertirse en un ser espiritual” 
no es metafórico. 

Pero no hay nada muy interesante en eso; hablamos de todo lo inmaterial 
metafóricamente, no hay otra manera. Quiero hablar más bien de tres rasgos 
fácticos comunes a todas las descripciones de Patočka: 

1) La conversión es siempre conversión o tránsito de un modo de vida a 
otro, fin o interrupción de un modo de vida y el comienzo de otro.

2) La conversión siempre concierne principalmente a nuestro conocimiento: 
es una transición del no saber al saber —ya sea de la ignorancia completa 
al esbozo, o del vago presentimiento a la conciencia clara, o del olvido a la 
conciencia renovada: siempre estamos girando (o pasando) del no saber al 
saber—. La conversión, pues, es una conversión de un modo de vida a otro; 
pero, aun así, estos modos de vida difieren en que uno está determinado por la 
ignorancia, y el otro por el conocimiento; llevamos nuestras vidas sobre la base 
de un conocimiento incompleto o como fundamento de un conocimiento 
más completo. 



–18–

E          P

Y la conversión fundamental de la vida es el cambio de no saber a saber 
sobre la totalidad del mundo. Este conocimiento sobre la totalidad del 
mundo significa darse cuenta de que no vemos ese todo, que no lo tenemos 
frente a nosotros como un objeto. Es, por tanto, una especie de no saber del 
saber socrático.

3) La conversión siempre se describe como un acto simple: no en el sentido 
de que pueda realizarse de una vez por todas —Patočka sabe, por supuesto, 
que “el re-nacimiento de un ser natural a un ser moral” debe suceder una y otra 
vez, que estamos constantemente resbalando hacia atrás—. La conversión, 
entonces, puede repetirse, pero Patočka la describe principalmente como 
homogénea, desestructurada: no suele tematizar los “pasos particulares” del 
giro, no habla del hecho de que la conversión presupone o implica una serie 
de otras conversiones. 

Me parece que estos tres puntos necesitan una aclaración: (1) el concepto 
de la conversión como un giro del estilo de vida, (2) el concepto de la conversión 
como un giro hacia el conocimiento de la totalidad del mundo, y finalmente (3) 
el concepto de una conversión homogénea y compacta. Todos ellos necesitan 
ser clarificados o, para ser precisos, en los tres aspectos, las descripciones de 
Patočka deben completarse o complementarse.

Así que me gustaría decir algo sobre estos tres puntos. 

L    

Comenzaré con el último punto, con la “estructura” de la conversión. Como 
dije, Patočka generalmente lo describe como un acto no compuesto que 
no tiene múltiples fases, y como un acto que surge de repente, sin mucha 
preparación, como si de la nada se presentara una visión monolítica o un 
conocimiento del mundo como un todo.

Empero, en otros lugares, sin ninguna conexión explícita con la conversión 
fundamental de la vida, Patočka también insinúa otras conversiones, en su 
mayoría indirectamente, al describir dos niveles de conciencia (o incluso al 
describir sólo un nivel superior, en el que asume tácitamente el inferior y la 
necesidad de pasar de uno a otro) y además de estas insinuaciones de Patočka 
podemos pensar en otras conversiones, otros giros en los que pasamos del no 
saber al saber. 



–19–

J F

Luego, cuando conectamos estas conversiones a la conversión fundamental, 
podemos ver que están incluidas o presupuestas en esta conversión: podemos 
ver que antes de pasar por la conversión fundamental de la vida, primero 
tuvimos que pasar por varias otras conversiones o transiciones del no saber al 
saber. Nuestra conciencia de la totalidad del mundo tuvo que ser “precedida” 
por varias otras conciencias. 

Ahora enumeraré estas diferentes conversiones o diferentes “etapas” de la 
conversión una por una, pero no siempre significará etapas donde lo superior 
construye sobre lo inferior y lo presupone; más bien, a menudo son hilos 
de una tela que, aunque se muestran en secuencia, de hecho, se cruzan y 
entretejen de diversas formas. 

La conversión originaria de no saber a saber podría ser la conversión para 
saber que el curso de mi vida en gran medida lo decido yo, que no es el resultado 
de fuerzas externas. Pero esta conversión originaria en realidad ya son tres 
conversiones: 

La primera es la conversión al conocimiento de que la vida humana no 
corre por sí misma, que el hombre debe conducir o llevar su vida, que su vida 
es un acto, de hecho, es su acto. 

La segunda es la conversión al conocimiento de que en el caso de una 
vida particular soy yo quien realiza el acto, que me corresponde a mí llevar y 
conducir mi vida. Incluso la comprensión previa de que “uno” debe conducir 
la vida, que “el hombre” debe conducirla, puede dejarme sin compromiso, 
puedo reconocerlo como una característica particular del mundo que no me 
afecta personalmente, en tanto rasgo general de la vida; otra cosa es darme 
cuenta de que mi vida está dirigida por mí, tal como Iván Ilich, en la historia 
de Tolstoi, se dio cuenta de su propia mortalidad en oposición a la mortalidad 
humana en general. 

La tercera es la conversión al conocimiento de que dirijo mi vida, que 
realizo no sólo mis elecciones, decisiones y acciones particulares (o no 
acciones), sino que actúo mi vida, por así decirlo, como un todo. 

Este tercer giro puede volver a tomar tres formas: (1) puedo darme cuenta 
de que a través de algunas de mis decisiones (como la elección de una escuela) 
estoy decidiendo sobre largas fases de mi vida; (2) puedo darme cuenta de 
que a través de algunas de mis decisiones más importantes (que tal vez sólo 
resulten ser importantes en retrospectiva) estoy decidiendo qué pensarán 



–20–

E          P

los demás sobre mí y quizás qué pensaré sobre mí mismo; y finalmente, 
(3) puedo darme cuenta (esta es quizás la forma más fundamental de la 
conversión) que, a través de todas mis decisiones, tanto significativas como 
insignificantes, tanto reversibles como irreversibles, tanto conscientes como 
inconscientes... que, por medio de todas mis decisiones, a través de todas 
mis respuestas a los desafíos del mundo, le doy a mi vida la única forma que 
tiene: que no hay otra vida que la que estoy creando, segundo a segundo, 
minuto a minuto, por medio de mis respuestas a las posibilidades que el 
mundo me ofrece, inclusive a través de las respuestas menos imaginativas 
y mediante las más evasivas estoy creando mi vida, no un preludio de una 
“vida real” que comenzará cuando..., no un desvío de “mi vida real” que llevo 
en otros tiempos y en otros lugares y que ahora solo he interrumpido por 
un tiempo. Lo que hago (o no hago) ahora es mi vida, la única que existe 
y agregando aún nuevas acciones e inacciones eventualmente la terminaré y 
será completa. Llevo mi vida como un todo. 

Hasta aquí, entonces, hemos visto tres conversiones: la conversión a saber 
que hay que vivir la vida; la conversión a saber que soy yo quien dirijo mi 
vida; y la conversión a saber que llevo mi vida como un “todo”. 

En cuarto lugar, está la conversión a saber que tenemos diferentes formas 
de conducir nuestra vida. En el nivel de toma de decisiones concretas, 
posiblemente siempre sepamos que estamos eligiendo entre diferentes 
opciones; —probablemente nunca estemos en un estado de no saber que 
estamos eligiendo y, por lo tanto, no podemos hacer una conversión a saber 
que estamos eligiendo y decidiendo—, pero tal vez podamos hablar sobre 
una conversión del no saber al saber (o del vago saber al saber claro), que 
constantemente estamos dando una forma a nuestra vida como un todo, y 
que podríamos darle otra. 

Quinto, está la conversión a saber que puedo llevar mi vida mejor o peor. 
Ahora, no quiero abrir el tema grande y complejo de qué opciones, qué 
formas particulares de vida son mejores y cuáles son peores, es decir, todo 
el problema ético. Una vez más, mi punto es simplemente mostrar todas las 
realizaciones que ya deben estar allí de alguna manera, todas las conversiones 
por las que ya debemos haber pasado de alguna manera, antes de que pueda 
llegar la conversión fundamental de la vida. 


